
 

1 

História da descolonização e do neocolonialismo na América  
(GHT00656) 
2021.2 
María Verónica Secreto
 

 

 

 

 

Tenho dito escola do Sul porque, na 
realidade, nosso Norte é o Sul. Não deve 
haver Norte, para nós, senão por oposição 
ao nosso Sul. Por isso agora colocamos o 
mapa ao contrário, e então já temos uma 
justa ideia de nossa posição.” Joaquim 
Torres García, 1941. 

 

Joaquín Torres García, América Invertida, 1943 

Toda a obra de Joaquín Torres Garcia (1874-1949) é muito intensa, mas sua América 
Invertida, de 1943, está entre as mais poderosas de suas realizações. Tem se convertido 
em meme, e como tal, não requer explicação ou desenvolvimento. Ele é símbolo 
sintético de um conjunto de conceitos geopolíticos e estéticos.1 
Ter Norte significa ter orientação, sentido, ou conhecer a direção em que se quer andar. 
Torres Garcia convidava alunos e discípulos, em sua Escuela del Sur, a buscar uma 
estética não imitativa, mas essa busca devia ser feita com uma orientação invertida, não 
buscar um norte, mas um sul: 

 
El problema del arte en América es un magno problema... digamos en 
general que puede plantearse así: una teoría que contemple, de un lado, 
algo general que pueda dar unidad a todo el arte del continente, y del 
otro, que recoja, en la proporción debida, todo aquello local que deba 
recogerse y permita lo primero.2 

 
A metáfora geográfica, ou de referenciamento geográfico, nos lembra que todo 
conhecimento é situado.  
Uma disciplina ministrada em um curso de História que começasse a discutir a questão 
da “colonialidade” sem adentrar em sua historicidade, faltaria com os princípios 
epistémicos e metodológicos da área. Por esse motivo iniciaremos com a discussão dos 
conceitos, sempre atentos a que os conceitos são palavras em contexto. O giro 

 
1 Forma parte do logo do laboratório Escritas da História – Historiografias do Sul/UFF 
2 Apud MURLENDER, Laura. La escuela de Joaquín Torres-García y su tesis americanista: Buscar 
a América. Diversidad, dezembro, 2014 #9, AÑO 5. 



 

2 

decolonial corresponde a uma conjuntura bem específica. O termo pós-colonial aparece 
nas discussões sobre a decolonização da África e da Ásia depois da Segunda Guerra 
Mundial. A primeira língua em que surge a produção intelectual foi em inglês porque os 
primeiros escritores foram intelectuais “subalternos” adscritos a departamentos de 
estudos culturais e de antropologia de universidades inglesas e norte-americanas 
(BERNARDINO-COSTA & GROSFOGUEL, 2016). 
Se bem na América Latina foi recém na virada do milênio em que apareceu uma rede de 
cientistas sociais, filósofos e linguistas a trabalhar sobre o binômio 
modernidade/colonialidade - definido assim por Escobar para se referir ao programa de 
pesquisa sobre modernidade, globalidade e diferença (2003) – não é possível excluir do 
olhar crítico sobre a colonização e a condição colonial a autores que os precederam 
como José Martí, W. E. B. Du Bois, Oliver Cox, Antenor Firmin, Frantz Fanon, Aimé 
Césaire, Eric Williams etc. E antes deles os jacobinos negros e jacobinos criollos como 
Toussaint L'Ouverture, Simón Bolivar, Manuel Castelli, Bernardo de Monteagudo etc. 
 
O Diálogo entre Atahualpa e Fernando VII nos campos Eliseus, escrito por Monteagudo 
nos primeiros meses de 1809, dá início a um dos temas recorrentes nas guerras da 
independência hispano-americanas, o da utilização dos crimes da conquista e 
dominação espanhola como argumento principal da ilegitimidade do domínio. 
Atahualpa, último imperador Inca (1532), se encontra com Fernando VII e iniciam o 
diálogo imaginado por Monteagudo sobre a condição da “usurpação”. Fernando 
denuncia os crimes de Napoleão, enquanto Atahualpa os dos espanhóis: 

 
Compare, pois, tua sorte com a minha; a conquista de tua península com 
a do Novo Mundo; e a conduta do francês na Espanha com a do espanhol 
na América. Consulta, digo-te, as histórias sobre as cenas que foram vistas 
no peruano e no mexicano solos, e verás manifestamente que dizem que 
quando deu Colombo notícia do descobrimento da fertilidade da nova 
terra e de suas riquezas, começou a ferver a cobiça no coração avaro dos 
estúpidos espanhóis. (MONTEAGUDO, 1809) 

 
Antes de que o mundo hispano arrazoara uma resposta - conjugando formulações que 
vinham sendo elaboradas desde a revolta de Tupac Amaru com argumentos da escola 
política espanhola, como o de retroversão da soberania -, na parte ocidental de uma das 
ilhas das Caraíbas, Saint Domingue, tinha-se travado um dos enfrentamentos mais 
significativos da história das Américas: a guerra antiescravista e independentista 
liderada, em seu primeiro trajeto, por Toussaint de L'Ouverture (TROUILLOT, 2016). O 
iluminismo filosófico explora a metáfora da escravidão até a saturação, sem que seja 
marcada a contradição entre a exaltação à liberdade política e filosófica e a aceleração 
do tráfico de escravos, a não ser nos fatos, na revolução em curso no Haiti. (BUCK-
MORSS, 2011). 
As ilhas caribenhas terão um protagonismo ímpar no surgimento do pensamento 
anticolonialista e antirracista, tanto no século XIX quanto no século XX. Em 1884, o 
haitiano Antenor Firmin foi convidado a ser membro da Sociedade Antropológica de 
Paris. Como ser membro de uma sociedade cujos integrantes afirmavam que os homens 
não eram iguais, que as raças os diferenciavam e que umas raças eram mais aptas que 
outras? Demostrando que estavam errados, não em termos “valorativos”, mas em 



 

3 

termos científico. “A doutrina anti-filosófica e pseudocientífica de desigualdade das 
raças se baseia na ideia de exploração do homem pelo homem” (FIRMIN, 1895) dirá e 
demostrará em um copioso ensaio. Insiste na relação escravidão/desigualdade e 
liberdade/igualdade para apresentar uma das dimensões do colonialismo. É o primeiro 
a formular claramente a relação entre escravidão, racismo, colonialismo. Era 
testemunha da expansão colonial de final do século XIX - aquela que “partilhou” a África 
entre as potências europeias - e da crescente influência estado-unidense.  
 
A guerra de independência de Cuba e a guerra hispano-americana (1898) deslancha uma 
campanha anticolonialista tendo como alvos Espanha e Estados Unidos. Nesse contexto 
Martí escreve Nossa América (MARTÍ, 1891) e se desata um movimento na América 
Latina contra a ingerência dos Estados Unidos nos processos políticos latino-americanos. 
Esse é um momento muito cristalino nas relações interamericanas com 
desdobramentos na literatura do continente. Pertence a este momento a 
reinterpretação da obra de Shakespeare, A tempestade. Em 1900 José Enrique Rodó 
trocou os signos das Tempestade em seu Ariel. Programa de cultural contra o 
utilitarismo e imperialismo norte-americano. Entre a primeira leitura d’ A tempestade 
(Uruguai 1900) e a de Retamar (Cuba 1971) passaram as vanguardas. A Tempestade 
também foi vista com a lente pós-colonial por Aimé Césaire (1968) com sua adaptação 
d’ A Tempestade para o teatro negro.3 Césaire denunciará o colonialismo buscando o 
“mal-estar no ocidente”. Se propõe revelar ao burguês muito humanista, muito cristão 
que o que não perdoa em Hitler não é o crime em si, não é a humilhação do homem em 
si, “é o crime contra o homem branco, a humilhação do homem branco e o ter aplicado 
à Europa processos colonialistas a que até aqui só árabes da Argélia, os coolies da Índia 
e os negros de África estavam subordinados” (Césaire, 1978). 
 
Nas últimas décadas as análises recaíram sobre as relações homens/natureza. A 
colonialidade da natureza foi abordada como realidade biofísica e como configuração 
territorial. A “natureza” “aparece ante o pensamento hegemônico global e ante as elites 
dominantes da região como um espaço subalterno que pode ser explorado, arrasado, 
reconfigurado, segundo os regimes de acumulação vigentes.” (ALIMONDA, 2011). Essa 
foi uma perspectiva que alargou enormemente o campo dos estudos da Ecologia 
Política, e da história ambiental.  
 
Podemos fechar esta ementa com a primeira indagação do livro de Santos e Meneses. 
Nos últimos duzentos anos esteve ausente o contexto cultural e político da produção do 
conhecimento. Serão possíveis outras epistemologias? (SANTOS e MENESES, 2009) 

Aulas 

1. Apresentação 

ALIMONDA, Hector. A invenção da América Latina e outras obsessões. Estudos 
Sociedade e Agricultura, 2, junho 1994, p. 23-40. 

2. Os conceitos básicos da disciplina: colonial, decolonial e pós-colonial. 

 
3 Une Tempête- D’après “La Tempête” de Shakespeare - adaptation pour un Théâtre Nègre. 



 

4 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, n.11, 2013, 89-117. 

LANDER, Edgardo “Ciências Sociais: saberes coloniais e eurocêntricos”. In: A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-
americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. P. 21-53.  

ESCOBAR, Arturo. Mundos y conocimientos de outro modo: el programa de inves-
tigación de modernidad/colonialidade latinoamericano. Tabula Rasa, n. 1, p. 51-86, 
2003. 

3. Saberes coloniais e epistemologias decoloniais.  

BERNARDINO-COSTA Joaze & GROSFOGUEL, Ramón. Decolonial e Perspectiva negra. 
Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1, janeiro/abril 2016. 

SANTOS, Boaventura de Souza e Meneses, Maria Paula. Epistemologias do Sul. Coimbra: 
Almedina, 2009. (Introdução p. 9-20) 

4. Tinham os contemporâneos das guerras da independência uma leitura “decolonial” 
de seu presente? A história através de documentos. 

MONTEAGUDO, Bernardo de. Diálogo entre Atahualpa e Fernando VII nos campos 
Eliseus, Cochabamba, 1809. Tradução Mariana Barbieri, Monitoria da América 2. 

VISCARDO, Juan Pablo. Carta aos espanhóis americanos Juan Pablo Viscardo y Guzmán 
(1792), tradução Janille Campos. Monitoria América 2. 

5. Relações entre escravidão e colonialidade. 

BUCK-MORSS, Susan. “Hegel e Haiti”. Novos Estudos, 90, 2011. 

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silenciando o passado: poder e a produção da história; 
tradução de Sebastião Nascimento. Curitiba: Huya, 2016. 263p. 

6. O pensamento decolonial e a crítica ao racismo: Firmin. 

FIRMIN, Anténor. De l’égalité des races humaines. Anthropologie positive. Paris :  
Libraire Cotillon, 1885. 
 
FLUEHR LOBBAN, Carolyn. Un acercamiento a la igualdad de las razas humanas. La 
Habana: Editorial de Ciencias Sociales, 2011. 
 
SECRETO, María Verónica. Da igualdade política à desigualdade racial: Arthur de 
Gobineau e Antenor Firmin entre desigualdade e diferença. In: Ferreras, Norberto. 
Desigualdades globais e sociais em perspectiva temporal e espacial, São Paulo: Hucitec, 
2020. 
 
7. Estados Unidos e a segunda onda decolonial nas Américas. José Martí e sua geração. 

FERNANDEZ RETAMAR, Roberto. Todo Caliban, Buenos Aires: Clacso, 2005. 



 

5 

MARTÍ, José. Nuestra América (Publicado en La Revista Ilustrada de Nueva York, Estados 
Unidos, el 10 de enero de 1891, y en El Partido Liberal, México, el 30 de enero de 1891). 

 
8. Ainda na francofonia: O pensamento decolonial e antirracismo em Césaire. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Prefácio Mario de Andrade. Lisboa: 
Livraria Sá da Costa, 1978. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Adaptación de La tempestad de Shakespeare para un teatro negro, 
Buenos Aires, El 8vo loco, 2011. 
 
TOLEDO, Magdalena Sophia Ribeiro de. Marronismos, bricolagens e canibalismos: 
percursos de artistas e apropriações de Aimé Césaire na Martinica contemporânea. Tese 
de doutorado em Antropologia Social, Museu Nacional, Rio de Janeiro, 2014. 
 
TOMICH, Dale. “The Dialectic of Colonialism and Culture: The Origins of the Negritude 
of Aimé Césaire”. Review (Fernand Braudel Center), vol. 2, n. 3 (Winter, 1979): 351- 
385. 
 
9. Vanguardas literárias: Mariátegui e a questão indígena. 

MARIATEGUI, Juan Carlos. Sete ensaios de interpretação da realidade peruana. 
Contexto: 2000. 

BOSI, Alfredo. A vanguarda enraizada O marxismo vivo de Mariátegui. Estudos 
Avançados, vol. 4, N.8, 1990, p. 50-61. 

10. Há história colonial brasileira? 

FRAGOSO, João. Modelos explicativos da chamada economia colonial e a ideia de 
Monarquia Pluricontinental: notas de um ensaio. História (São Paulo) v.31, n.2, p. 106-
145, jul/dez 2012. 

11. A colonização da natureza e o ambientalismo descolonizador. 

ALIMONDA, Hector. La colonialidad de la naturaleza. Una aproximación a la Ecología 
Política atinoamericana. In: La naturaleza colonizada. Ecología Política y minería en 
América Latina. Buenos Aires: Ciccus, Clacso, 2011 (p. 21-60) 
 
ESCOBAR, Arturo. Lecturas de Ecología Política Ecología Política de la globalidad y la 
diferencia. In: La naturaleza colonizada. Ecología Política y minería en América Latina. 
Buenos Aires: Ciccus, Clacso, 2011, (61-92) 
 
12. Covid e novas geopolíticas 

HAESBAERT, Rogerio. A exacerbação das desigualdades socioespaciais e a contenção 
territorial em tempos de pandemia. In: Ferreras, Norberto. Desigualdades globais e 
sociais em perspectiva temporal e espacial, São Paulo: Hucitec, 2020. 
 



 

6 

Modalidade da disciplina 

A disciplina será ministrada combinando atividades síncronas e assíncronas na 
modalidade remota em ambiente classroom.  

A bibliografia indicada no programa é a que será utilizada nas aulas expositivas, alguns 
dos textos serão de leitura obrigatória para a realização das atividades. Todos os textos 
serão disponibilizados em PDF. 

A avaliação será realizada através de atividades periódicas (semanais ou quinzenais). 
Essas atividades constituirão 50% da média final. O outro 50% será constituído por outra 
avaliação resultante de um trabalho sobre tema de livre escolha dentro do escopo do 
curso. 


